
1/17 

No hi ha res més pràctic que una bona teoria- Kurt Lewin 
 

Res és més poderós que una una a la que li ha arribat la seva hora. - Victor Hugo 

 
“Tard o d'hora, són les idees, no els interessos creats, les que són perilloses per al bé o per al 
mal. -John Maynard Keynes, The General Theory of Employment, Interest and Money, ch. 24, p. 383 

(1935) 
 

 
Les idees: Humà i Intel·ligència Artificial 
 
Escric aquest text en un moment d’avanç accelerat de la Intel·ligència artificial (“IA”). Aquest 
fenomen no només afecta a la nostra manera de treballar o de comunicar-nos, sino que incideix 
en la nostra concepció de coneixement, la realitat i el món. En resum, les nostres concepcions i 
per tant afecta a la creació del nostre futur. Dos aspectes fonamentals m’animen, un, la 
comprensió, de quines son les idees que es socialitzen sobre la IA i la segona, algunes reflexions 
sobre la nostra concepció de què vol dir ser humà quan els sistemes de IA poden desenvolupar 
tasques “intel·ligents”  millor que nosaltres.  
 
Recordant les paraules del JMKeynes i Victor Hugo explicitan que les idees tenen un poder més 
gran del que ens imaginem. També que les teories son pràctiques perquè ens permeten donar 
sentit al món de manera pràctica. L’entrada de  la IA en la nostra vida ens està demanant repensar 
què vol dir ser humà, quina humanitat volem construir i per tant com ens hauríem d’orientar 
com a espècie. Així, aquestes reflexions no són un exercici teòric, allunyat de la vida diaria que 
estem vivint, sino que incideixen a nivell pràctic de com el coneixement, la ciència, la tecnologia 
es desenvolupen amb IA i com això té un impacte en com pensem i organitzem les nostres vides 
i per tant en l’orientació dels sistemes de valors col·lectius. Aquests dos elements, els valors i el 
coneixement orienten la nostra prosperitat i més brutalment, la nostra supervivència, per tant, 
entendre com pensem sobre aquesta tecnologia: la IA, és crucial.  
 
Fa més de 25 anys, que a nivell pràctic, em vaig interessar per entendre què vol dir conèixer el 
món, què és la realitat, és a dir, l’epistemologia. En aquells moments, tot era molt més simple,  
m’interessaven els textos de saviesa, m’explicaven una manera diferent d’entendre el món. A 
l’inici, de manera fortuita investigant en una llibreria a Londres amb l’Advaita, després amb el 
Budisme Zen i posteriorment, cinc anys més tard vaig començar a ampliar, gràcies a la guia i el 
treball metòdic del CETR, el meu coneixement de totes les altres tradicions, com per exemple, 
la cristiana, la musulmana i la taoista.  
 
L’extraordinaria aportació del CETR ha estat explicitar com separar les configuracions culturals, 
els sistemes de valors, d’aquestes tradicions, de la saviesa que volen comunicar. Per fer això, a 
l’inici, vam necessitar fer un treball epistemològic. Per tal de poder aprofundir  en aquest treball 
de comprensió personal de la saviesa així com la capacitat per comunicar-ho a altres.   Poder 
entendre i desenvolupar la Qualitat Humana, això que ens intenten mostrar les tradicions, 
aquesta capacitat humana de viure en el món més enllà de les comprensions automàtiques 
provinents de la estructura psicològica, resultat de tota una sèrie d’atzars que em situen en un 
espai-temps determinat, dins d’una cultura, dins d’una família amb una altre sèrie d’atzars 
personals, experiències, memòries, expectatives, desitjos i pors ha estat un gran regal.  
 
Així, per poder fer aquesta investigació dels textos de saviesa s'ha de qüestionar les hipòtesi de 
base des d’on es fa la lectura, sino treballarem sotmesos a la nostra configuració cultural, una 



2/17 

presó epistemològica, de la que no es pot escapar, a no ser què un la coneixi. Una de les creacions 
fonamentals del Marià Corbí (1983), ha estat establir com a hipòtesi del seu treball d’investigació 
que l’antropologia de l’animal humà ha d’estar basada en fets científics no en especulacions. 
Així, començar el desenvolupament teòric definint a l’animal humà com constituït pel 
llenguatge, és a dir, modelat en la seva comprensió del món i en la seva actuació depenent de les 
necessitats de supervivència del col·lectiu, significa que l’animal humà és flexible en el que valora 
i per tant en com actua. Flexibilitat no vol dir què tot val, què tot és relatiu. Vol dir que l’animal 
humà com a col·lectiu crearà aquells valors que li asseguren la supervivència, de manera més o 
menys conscient. Si no és capaç, llavors, aquella civilització, o fins hi tot l’espècie no prosperarà.  
 
Aquesta flexibilitat en la valoració i per tant, en l’actuació, és possible perquè els humans tenim 
un sistema de comunicació on el significat de les coses del món es col·loca en el significant (els 
sons de les paraules) i es separa directament del seu significat, perquè es crea una distància 
objectiva que fa que la cosa en sí pugui tenir molts significats (de Saussure, 1959). Aquest tipus 
de llenguatge és molt especial, cap altre animal terrestre te aquesta estructura. La resta d’animals 
poden tenir llenguatges, però cap està constituït en el format humà com una triada que es 
representa en una relació humà-paraula-món. Això és el que ens atorga la nostra flexibilitat i la 
raó per la qual hem desenvolupat, entre d’altres, ciència, art i religions.  
 
Ha estat impressionant copsar com aquesta decisió metodològica, de definir l’antropologia 
seguint les troballes reconegudes a nivell antropològic i lingüístic, continua essent tant obviada 
en el món acadèmic i social com fa més de 40 anys quan Corbí ja la va postular. Aquest principi 
antropològic, que defineix a l’humà com a constituït pel llenguatge, encara que de manera 
minoritaria present a les cièncias socials, principalment a la sociologia del coneixement, historia 
del coneixement i estudis tecnocientifics,  no ha arribat a tenir impacte suficient per esdevenir 
rectora de noves propostes que arribin al nucli de la filosofía, ni de l’ètica i tampoc, és clar, a la 
religió. Evidentment, al no arribar al moll de les disciplines, no s’han pogut desenvolupar les 
conseqüències socials, polítiques i econòmiques d’aquesta conceptualització, encara que hi sigui 
present a nivell teòric. Encara a nivell social, cultural i fins hi tot en la majoria de les teoritzacions 
de les ciències socials es pensa o directament, no es qüestiona la hipòtesi primera, de l’animal 
humà com un compost de cos i raó o cos i esperit.  En el món de la IA, ja ho explicitarem més 
endavant, es conceptualitza l'ésser humà com intel·ligència, diguem que és una destil·lació del 
concepte “raó” i “racionalitat”, com un coneixement deslligat de l’experiència humana, diríem 
com un oracle o com un Déu, com si el coneixement estés definit en un àmbit i s’hi pogues 
accedir amb la intel·ligència.  Utilitzar hipòtesis com cos i raó o cos i esperit és construir la 
ciència des de la metafísica. Si aquestes hipòtesis estan en la base de totes les nostres creacions 
teòriques, llavors totes les nostres creacions científiques son clarament vulnerables. Això és un 
problema greu. 
 
Considerar a l’animal humà com constituït pel llenguatge seria una revolució copernicana en les 
ciències socials, però és clar, llavors disciplines, per exemple, com l’ètica, serien rellevades a 
disquisicions de diletants, és a dir no rellevants, perquè es faria palès que formulacions racionals 
de valor, el que actualment és l’ètica en la nostra societat, son tan efectives com pregar als déus 
de l'Olimp1. Deixariem d’invertir energies i capital intel·lectual en disciplines com la “ética dels 
negocis” o “l’ètica de la IA” i ens enfocaríem a entendre com crear motivacions de valor que 
fossin efectives en les organitzacions,  a nivell social i polític i com d’aquí es podria derivar una 
ètica2.  

 
1 Si l'ésser humà és un animal racional, llavors principis d’actuació racionals poden guiar a l’humà. Però si 

conceptualitzem que l'ésser humà és un animal, llavors l’eix de l’actuació animal, és el sentir, com tots els altres 
animals. Evidentment, en el cas de l’humà, és un sentir que te lògica, causa-efecte, incertesa, etc per tant, per 
orientar a l’animal humà no és suficient mitjançant la racionalitat quan està totalment subordinat al sentir. 
2
 Avui dia l’ètica es presenta com una formulació racional deslligada d’un sentir d’un projecte humà compartit.  



3/17 

 
Comprendre a l'ésser humà com constituït pel llenguatge ja transpua una flexibilitat inmensa. Si 
ho comparem a altres espècies animals, veiem que és una característica única. Una flexibilitat 
extraordinària i la font del nostre èxit com superdepredadors a la Terra. Estar constituït pel 
llenguatge vol dir que aquesta constitució, el que som, el que l’ésser humà considera adequat 
com actuació, té la capacitat de canviar infinitament. Mai com una decisió arbitraria, sinó sempre 
subjecte a les formes de viure. Les diferents constitucions humanes es reflexen en les valoracions 
dels grups humans i en els significats de les paraules. Aquesta flexibilitat d’adaptació i creació de 
noves possibilitats no existeix en cap altre animal terrestre. És fonamental i delicada.  Si els 
humans no estan constituïts adequadament no seran capaços de sobreviure en l’entorn. Això ja 
pasa. En la nostra espècie conviuen simultàniament moltes configuracions humanes.  
 
Per tant, aquesta constitució, configuració de les valoracions humanes, es defineix a nivell 
col·lectiu i no és resultat d’un procés participatiu, ni d’una enquesta, ni d’un mercat, ni de la 
decisió d’un primer ministre, un dictador o un rei. Sinó el resultat de molts atzars, de 
contribucions disparatades d’humans, uns més poderosos que altres, de processos llargs més 
enllà d’una vida humana, i sobretot, fins ara, d’una manca de coneixement que tot això estava 
passant. M’atreviria a dir que tenim aquesta manca de coneixement perquè tenim aquestes 
creences del què és l’humà basades en teories metafísiques, com si vingués del cel, som un 
“esperit” som una “raó”, som una “intel·ligència”. Si pensem que les configuracions valorals 
ens venen donades, o revelades per tal com és la natura de les coses, no hi ha espai per imaginar 
nous tipus de valoracions ni la necessitat de crear-les. 
 
Tots els animals estan plenament configurats per sobreviure gràcies a la informació genètica que 
hereden, nosaltres no. Els humans tenim una “deficiència” que és un tresor. Nosaltres no tenim 
configurat com hem d’actuar per sobreviure genèticament, ni com ens hem d’organitzar, ni com 
ens hem de relacionar entre nosaltres (Corbí, 1983). La teorització del Marià Corbí, que no està 
materialitzada en les seves conseqüències a nivell social, ens permet ésser conscients que 
aquestes constitucions humanes han de canviar i canvien i que les configuracions de valors han 
de ser adequades als eixos amb els quals un col·lectiu sobreviu si no, no es pot prosperar. Per 
tant, la prosperitat no és una fita tecnològica o cultural, si no una fita que te a veure amb la 
capacitat de constituir uns humans per ésser capaços de prosperar en unes condicions 
adequades, és a dir, és la conjunció axiològica i de manera de sobreviure (tecnològica i 
cultural) que permet a les comunitats prosperar. Així, les nostres valoracions col·lectives, com 
el que definim com a intel·ligència no són atemporals, si no que son depenenents que som un 
animal humà i de com sobrevivim en l’entorn.  
 
Aquest element axiològic, aparentment irrellevant en el nostre món científic i cultural, és en 
realitat una força poderosa i indomable que condiciona la capacitat de comunitats i individus 
per prosperar. Dedicar esforços i recursos a entendre aquestes configuracions axiològiques que 
constitueixen als humans és tan important com la frontera tecnològica de la física quàntica, la 
biotecnologia o la Intel·ligència Artificial, per dir alguns camps científics. Encara m’atreviria a 
dir que és més important que les nostres creacions científiques, perquè les 
configuracions axiològiques estructuren com les nostres creacions són utilitzades, i 
tenint en compte que la nostra ciència i la tecnologia és cada vegada més poderosa, això 
vol dir que hem de ser capaços de construir configuracions axiològiques que beneficiïn 
la vida no que portin a l’extinció de la humanitat.  
 
Des d’altres disciplines han arribat a conclusions similars. Disciplines com els estudis de la 
filosofia de la ciència, la historia de la ciència i la sociologia del coneixement s’ha interessat en 
entendre com els humans construïm el coneixement, com és diferent de les creences i com està 
relacionat amb les comunitats d’humans que han creat aquell coneixement. En els anys 70, 



4/17 

Thomas Kuhn (1970) va començar a satgejar els pilars de la construcció del coneixement 
científic com a descripció del món. Va ser Boyle al 1660 qui va definir els eixos racionals que 
han desenvolupat el coneixement científic tal com el coneixem avui. Segons Boyle, per poder 
entendre el món, per poder descriure’l fefaentment hem de seguir un mètode: 1. fent 
experiments - tecnologia material 2.  necessari que hi haguessin testimonis- tecnologia literaria 
3. testimonis fossin independents - tecnologia social (Shapin, 1984). En el segle XX la sociologia 
de la ciència ha conclós que el coneixement científic no reflecteix la natura, tal com postulava 
Boyle, sinó que és una eina pràctica per “fer comprensible” el món (Bloor, 1991). Així, no és 
una descripció, més aviat una modelació, si el coneixement funciona a la pràctica, llavors diríem 
que allò és “veritat”, sinó és “fals”.  El que es “descobreix”, la tecnologia que es desenvolupa 
no és la “millor” tecnologia, com si hi hagués un camí predeterminat de desenvolupament sinó 
que es depenent de factors històrics (Callon, 2010) i per tant, la ciència i la innovació no té una 
dinàmica pròpia sino que està totalment condicionada per la situació social. La visió de la ciència 
com autònoma i deslligada de la societat té implicacions polítiques perquè permet mantenir i 
perpetuar el status quo dominant (Law, 2017). 
 
Des d’una aproximació feminista, Haraway (1988) ha demostrat empiricament com els mètodes 
i procediments per fer la feina científica portaven altres agendes, valors, coneixements, etc que 
afectaven el que es creava i com es creava, és a dir res era tan asèptic, neutra i fora de disputa tal 
com Boyle postulava. Tot el coneixement i tots els mètodes estant “situats”, reflecteixen el lloc 
i reprodueixen les agendes socials. En la nostra societat pensem que la ciència és “objectiva”, 
“la veritat”, però Haraway (1988) argumenta que “aquesta mirada des d’enlloc” és com un “truc 
de Déu” que pot veure tot des d’enlloc, imparcial, sense tenir en compte tots els elements 
humans qui hi influeixen en el seu desenvolupament. Els termes “objectivitat” i “subjectivitat” 
perden les seves arrels, encara que Haraway manté la paraula objectivitat sempre tenint en 
compte dos aspectes (1) reconèixer que el quefer científic està situat (2) analitzar críticament 
aquest fet “situat”. Per tant, per Haraway (1988) s’ha de descartar la ficció que la ciència sigui 
“neutra” i per tant, que és una descripció de la realitat, però no acaba de trencar el concepte 
d’objectivitat, on invariablement s’ assumeix que una descripció fidedigna és possible, encara 
que ella no ho cregui. I és que el trencament de la possibilitat d’una descripció acreditada 
“objectiva” pot portar a conseqüències no desitjades. Si no hi ha res “creïble”, què queda? hi ha 
molt filòsofs que s’han dedicat a reflexionar sobre l’impacte d’aquesta recerca i la incidència a 
nivell polític i en els valors. 
 
Crítics d’aquesta postura veuen un atac a la racionalitat i per tant, segons ells,  un retorn a la 
irracionalitat. Però, la repercussió d’aquestes investigacions porten a la conceptualització de 
l'ésser humà com un actor material-semiòtic, on el material i el que dona i crea sentit estan 
íntimament unit i que és gràcies a la interacció social, mitjançant la parla, que les fronteres del 
que és,  son creades. Per tant, la ciència és una tecnologia semiòtica. I el que anomenem 
objectivitat és només una alegoria de la ideologia que governa (Haraway, 1988). La mirada 
“objectiva”, per tant, és la subjugada a l’ordre imperant no una “descripció” “autèntica” de la 
realitat. Aquesta disciplina, resultat de les investigacions empíriques sobre la ciència ha 
desenvolupat tot un eix teòric on es fa palés a nivell pràctic una epistemologia no mítica i una 
concepció del ésser humà fora de les coordenades comunes socials de cos i ànima o cos i esperit. 
Podríem sugerir que l’estudi del treball científic, des de la mirada feminista i l’epistemologia del 
coneixement, els ha portat a qüestionar la mateixa realitat de “l’existència” de l’individu, de la 
natura i de la societat. La teoria de les xarxes d’actors (“Actor Network Theory” ANT en anglès) 
defineix aquesta “existència” semiòtica i per tant, modelada, i per tant, compresa transforma la 
nostra realitat del món (Latour, 2005). 
 
Aquestes reflexions continuen encara, Law (2017) argumenta que la relació entre la societat i la 
ciència és bidireccional i estudiar aquesta situació és important. Invariablement aquestes 



5/17 

aproximacions sacsejant la hipòtesi de descripció veraç de la ciència ha creat una forta oposició 
i investigadors com Harding (2017) han dedicat extenses reflexions a explicitar i argumentar 
perquè no es pot parlar d’objectivitat ni de subjectivitat per entendre com el humà entén el món. 
La física no és una opinió però al mateix temps tampoc és absoluta, una veritat que descriu el 
món3. Ha estat dificil conceptualitzar d’una manera rigorosa i conceptualment clara com el 
coneixement és una modelització del món que funciona, per tant, estrictament no és ni objectiva 
ni subjectiva perquè no tenim aquesta possibilitat. L’objectivitat assumeix que la nostra 
comprensió de la realitat és una descripció de la realitat i això no és possible.  
 
Marià Corbí, ha aprofundit els seus estudis en entendre els valors.  El món dels valors també és 
modelació humana, no hi ha un món de valors definit, veraç, autèntic, cert. Les configuracions 
axiològiques que han funcionat són els sistemes de valors que han permès a l'espècie progresar. 
Simplificant el desenvolupament teòric del Marià Corbí, podríem dir que fins ara hem viscut 
tres tipus de configuracions axiològiques que han organitzat la simbiosis dels humans: el mite, 
les religions i les ideologies. L’ordre cronològic que he descrit depèn de quan van ser efectives 
de manera dominant a nivell social. Avui dia, només tribus perdudes caçadores recolectores 
poden tenir mites. Les religions, nascudes de la revolució agrícola, encara son efectives en alguns 
països no occidentals encara com a estructuradores inqüestionables de la realitat, i les ideologies, 
bé potser només a Corea del Nord és possible que es mantinguin com a vàlides. En la resta del 
món, estem desestructurats axiològicament, hi ha una barreja de religions, ideologies i 
pensament alternatiu, tot barrejat, resultat de la globalització. Hi ha molt pocs llocs al món 
suficientment aïllats i amb formes pre-industrials de supervivència que no tinguin aquest 
“menú” axiològic, és a dir, aquesta barreja de possibilitats per ajudar al col·lectiu a prosperar.  
 
Avui en dia, la prosperitat del col·lectiu humà no prové de la capacitat de caçar i recolectar fruits, 
o de la fertilitat de les terres i accés a aigua i bon clima, o de l’accés a energia barata. Totes 
aquests elements han estat motor de prosperitat, però ara en les condicions que ens trobem, el 
motor de la prosperitat és la capacitat de generar coneixement tècnic i científic contínuament. 
La capacitat d'innovar. Cada manera de sobreviure, demana, exigeix que els humans canvïin les 
seves motivacions per tal de poder respondre als reptes que presenta la nova manera de 
supervivència col·lectiva.  
 
Per primera vegada en la història humana, la manera de sobreviure, aquesta necessitat 
d’innovació constant,  ens demana entendre a nivell pràctic que el món que vivim és modelat, 
constituït semiòticament i per tant ens permet desenvolupar la capacitat per crear i innovar. Una 
de les nombroses conseqüències de la vida actual és que la pressió per innovar ens exigeix 
desenvolupar la capacitat de treballar en equip d’interdependència, i per tant que l’eix de l’èxit, 
no és l’individu ni la competència. Aquestes declaracions no són resultat d’un posicionament 
valoral, crític o moral, sinó una seqüela de la lògica d’innovar i del creixement accelerat de les 
ciències i les tecnologies. Per tant, defensar i comunicar una antropologia científica com a base 
de les formulacions teòriques, és a dir, que l’humà modela el món i està constituït pel llenguatge 
i no hipòtesis metafísiques com formulacions que el humà és cos i raó hauria de ser una noció 
cultural, compartida pels humans, per tal d’assegurar la prosperitat del col·lectiu. Una 
epistemologia de la ciència i de la vida no mítica, entenent que les formulacions científiques i les 
formulacions de la nostra vida quotidiana no descriuen la realitat sinó que son modelacions 
adequades en  una situació determinada és un dels ingredients fonamentals que permet les 
capacitats creatives humanes expressar-se i desenvolupar-se amb la màxima potència i diversitat. 
Les repercussions d’aquest canvis són monumentals.  
 

 
3 Tenim la física newtoniana, la física quàntica, amb diferents hipòtesis i models del món que funcionen. 



6/17 

Els treballs del Marià Corbí han permès explicar la font de la creativitat humana, explicar les 
configuracions axiològiques passades, i entendre els mites, les religions i les ideologies, sense 
quedar-nos atrapats en elements culturals ni mítics. Així, per primera vegada, en la història 
humana, podem plantejar-nos a nivell col·lectiu la orientació valoral humana com una 
construcció pensada, reflexionada, orientada i plenament conscient. Això és una revolució.  
 
Clarifico que avui en dia hi ha encara religions, mites, ideologies i que hi ha molta població que 
continua sotmesa a aquests tipus de configuracions valorals. En el món occidental, però, 
aquestes configuracions ja no son totalitzadores, si no que les persones es sotmeten a elles de 
manera voluntària. Diguem que hi ha un “menú” on escollir. En el passat, això no era possible, 
cadascuna d’aquestes configuracions humanes era impossada, generalitzada a la comunitat a la 
que un pertanyia i assegurava la supervivència del col·lectiu. Per exemple, encara que avui en 
dia hi hagi molt bons cristians o musulmans la religió està desacreditada. El mateix passa amb 
les altres religions, amb les ideologies i els mites. Això no era així en el 1340 quan els pagesos 
de Manresa van construir una sèquia per poder regar els seus horts o morien de gana, el bisbe 
no volia que un menor cabal del riu fes que el seu molí, per moldre cereals, potser no treballés 
alguns mesos de l’any per falta de potència hídrica. Per tal d’aturar la construcció de la sèquia, 
el bisbe, va excomulgar a tota la ciutat, no es van celebrar cap ritus cristià durant més de cinc 
anys, va ser una crisi social de tal magnitud que només es va poder capgirar per l’arribada d’un 
nou bisbe que va rebre “un miracle” “de la llum” que venia del monestir de Montserrat i que va 
il·luminar el rosetó de l'església de Manresa -una fita totalment impossible per raons físiques-, 
però és clar, era un miracle, l’única manera de justificar que el parer del representat de Déu havia 
canviat. 
 

 
Resum del Miracle de la Llum  any 1345 - Manresa - visual creat per Pere Prat Puig 

 
Aquella situació es recorda cada any després de quasi 700 anys, tal va ser l’efecte en generacions 
de manresans. En aquell temps tota la vida es vivia seguint els mandats de l’esglesia, no es podia 
escapar de les configuracions axiològiques, i els manresans van haver de viure la complexitat 
d’un bisbe que estimava els diners més que la vida i feia uns discursos contra la gent i a favor 
del seu benefici material. Queda clar que només “un miracle” podia justificar revertir la situació. 
 
Quan els individus poden decidir quina “religió seguir”, com un menú en un restaurant, ja ens 
estan mostrant que les religions han deixat de ésser configuracions a nivell social. També ens 
permet definir la nostra situació col·lectiva actual com a desarticulada axiològicament i per tant 
molt diferent de com han estat configurades les poblacions humanes prèviament.  
 



7/17 

Vivim en societats sense una estructura axiològica colectiva. A nivell social s’ha comprès el fracàs 
dels projectes ideològics i les religions, fins i tot la ideologia dominant actual capitalista-
neoliberal ha perdut reputació.  Semblaria que no pot haver-hi lloc per noves formacions 
axiològiques, en “format” ideologia o religió, tenint en compte que la seva funcionalitat 
axiològica era adequada a una determinada manera de sobreviure4.  
 
Al mateix temps, la nostra comunitat global és un terreny fèrtil per multitud de noves propostes 
axiològiques, per donar resposta a les necessitats humanes d’orientació. Si entenem a l’humà 
con a constituït pel llenguatge, això vol dir que necessitem aquestes configuracions com l’aire 
que respirem. Per aquesta lògica axiològica avui dia tenim al nostra abast un “mercat” axiològic, 
amb multitud de creences, ideologies i religions. L’individu escull, dins d’aquestes possibilitats 
mítiques que li descriuen una veritat, una certesa. Sembla que aquest raonament que ofereixo 
porti a la creació d’un nou sistema totalitzador i únic. Però estic intentant explicitar que hem de 
crear un nou concepte axiològic, fugint de paraules i del que han estat els mites, religions i 
axiologies.  Totes tenen en común que pretenen descriure la realitat i orientar als humans de la 
manera correcta. Ho hem de transformar per tal de poder enfocar-nos en aquest repte que vol 
dir crear configuracions axiològiques col·lectives per la societat d’innovació continua que vivim, 
assumint plenament la incertesa i per tant consciència dels perills. El concepte que ha 
desenvolupat Corbí (2020) ha estat el de projectes axiològics col·lectius - on s'entén que les 
configuracions axiològiques són modelacions que s’han de construir.  
 
Només, si a nivell col·lectiu es té plena consciència de les demandes axiològiques adequades per 
a la supervivència serem capaços de prosperar i les propostes seran no mítiques. Llavors, no 
serà l’invidu qui es vegi forçat a escollir sinó que a nivell social, comunitari l'orientació vindrà 
guiada, compresa com a modelació. Com a societat encara som incapaços d’estructurar aquestes 
configuracions de valors orientades de manera sensitiva-racional connectades a com es sobreviu. 
 
 
Les narratives dels creadors de la IA. La intel·ligència. 
Novembre, 2022: data de naixement del Chat-GPT pel públic mundial.  Amb un link a internet 
qualsevol persona podia interactuar amb un model de llenguatge desenvolupat per  la empresa 
OpenAI. Aquests models de llenguatge entrenats amb tot el text d’internet i amb totes les 
transcripcions d’audio i video d’internet son capaços d’emular les converses humanes i per tant 
sembla que són intel·ligents.  
 
El que anomenem Intel·ligència Artificial, IA, és un terme comercial que engloba molts tipus 
de tecnologies. La que està en boca de tots és la IA generativa, la que està a la base dels 
“chatbots”,  aquesta és la IA que està triomfant ara.  És una tecnologia que no és funcional, no 
podem assegurar que les seves respostes, suggeriments, etc siguin correctes, per tant per 
definició no és segura i per tant no podem assegurar que sigui efectiva ni tampoc eficient 
(Niederhoffer i altres, 2025). 
 
OpenAI, al Novembre 2022 estava valorada en $29,000 milions i a Octubre 2025 està valorada 
en $ 500,000 milions (Kinder i Hammond, 2025), 16 vegades més. El seu valor ha augmentat 
estratosfèricament perquè han sabut vendre la història d’una manera efectiva que estan 
construint una superintel·ligència. El chat-GPT és el primer pas, i segons el seu director general, 
Sam Altman, qui sigui capaç de fer-ho serà qui control·li la humanitat i al mateix temps serà 
capaç de resoldre tots els nostres problemes5. Aquesta idea va ser descrita inicialment per 
IJGood (1966): 

 
4 En el cas de les ideologies, són el resultat del procés de la industrialització. 
5 https://blog.samaltman.com/ 



8/17 

“Definim una màquina ultraintel·ligent com una màquina capaç de superar amb escreix totes les activitats 
intel·lectuals de qualsevol ésser humà, per molt enginyós que sigui. Atès que el disseny de màquines és una 
d’aquestes activitats intel·lectuals, una màquina ultraintel·ligent podria dissenyar màquines encara millors; això 
donaria lloc, de manera inqüestionable, a una “explosió d’intel·ligència”, i la intel·ligència humana quedaria 
molt enrere.Així, la primera màquina ultraintel·ligent seria la darrera invenció que la humanitat necessitaria 
mai, sempre que fos prou dòcil per indicar-nos com mantenir-la sota control. És curiós que aquest punt s’hagi 
esmentat tan poques vegades fora de la ciència-ficció. De vegades val la pena prendre la ciència-ficció seriosament.”   
 
Aquest és un dels arguments claus per propulsar les inversions en intel·ligència artificial i els 
estudis dels riscos existencials d’aquesta tecnologia en detriment de l’enfoc en els problemes 
actuals que aquesta diversitat de tecnologies està causant.  
 
Aquest pensament de l’intel·ligència com  a producte és possible? la intel.ligència sempre és una 
evaluació respecte a un entorn dinàmic i sempre depen d’uns perceptors, d’un cos. És a dir, la 
intel·ligència d’una formiga és diferent a la d’un humà i sempre està en relació a l’entorn. Com 
podem parlar d’una ultra-intel·ligència com si fos un producte, una entitat, quan és una resposta 
relacional i depenent d’unes dinàmiques específiques de supervivència? com podem “vendre” 
una ultra-intel·ligència que hem fabricat i “venem” com una intel·ligència comparable a la 
humana. No ho pot ser mai. 
 
Open AI, com altres startups,  Anthropic, Perplexity AI, MidJourney, segueixen les dinàmiques 
standards del “capital risc”, son capaces de crear productes potencialment interessants però 
encara no hi ha un negoci, o no tenen ingressos o beneficis. Per tal d’aconseguir finançament, 
les startups presenten un futur, i els inversors “aposten” per una història, per una narrativa.  
S’aposta per la persona que és capaç de generar una narrativa creible del futur, perquè el negoci 
no hi és encara. Es fa servir la metàfora que l’important és el jockey -l’impulsor, no el cavall - 
l’empresa. Si la persona és la correcta, sabrà trobar la manera de transformar o recrear la narrativa 
de tal manera que el negoci sigui un èxit. És per això que saber crear una història és el més 
important.   
 
Així, es crean diverses històries per propulsar aquestes empreses. He fet un recull no exhaustiu, 
però al meu parer significatiu de les narratives més comunes. 
 
La primera, “el poder de la IA és tal que pot acabar amb la humanitat6”. Destacar el poder de la IA és 
una manera d’adquirir notorietat, de crear noves converses, discursos. Tenir-la sempre present 
a nivell públic. Els ciutadans, els polítics, les institucions i les empreses es veuen obligades a 
formular la seva posició. Això genera més probabilitats que els productes i serveis d’aquestes 
start-ups tinguin compradors. 
 
Sembla contradictori que algú que vulgui vendre un producte/servei destaqui una part negativa 
del producte/servei, en aquest cas el “poder de la IA per acabar potencialment amb la 
humanitat”. Els creadors de la IA presenten la possibilitat que pot ser utilitzada de manera 
criminal i s’ha de regular el seu ús. Però amb aquesta narrativa, no es qüestiona que simplement 
aquest producte/servei no hauria d’existir (Golumbia, 2022). O que aquest producte/servei no 
funciona, sino que s’assumeixen que aquests dos aspectes (1) la seva legitimitat per ser 
comercialitzada (2) la seva funcionalitat, i s’enfoca tota la reflexió en el ús negatiu de la 
tecnologia. 
 
Ja se que això sembla molt poc lògic. M’agradaria comentar aquest exemple: https://ai-
2027.com/. Els autors d’aquesta “recerca” defensen que és una recerca encara que es llegeix 

 
6 https://www.fhi.ox.ac.uk/ - tancat al 2024 arrel d’una controvèrsia racista per part del seu director. 

https://ai-2027.com/
https://ai-2027.com/
https://www.fhi.ox.ac.uk/


9/17 

com un exercici de ciència “ficticia”7. Els autors argumenten que han abandonat carreres 
lucratives treballant per les start-ups de IA per dedicar-se a crear narratives com aquesta que 
avisen dels possibles futurs negatius que podem viure. Són “recercaires” que tenen consciència, 
que es preocupen pel benefici de la humanitat, són “els bons”. També presenten altres 
credencials, per tal que ens creiem aquestes narratives, que ja han demostrat en el passat, amb 
anàlisis similars, que les seves prediccions són correctes o que han treballat en start-ups sobre el 
tema de seguretat de la IA.  
 
En aquesta “creació” del futur que s’imaginen, s’ha de ressaltar que: definir i preocupar-se pel 
futur crea poder en el present, com passa això?: primer, es presenta el futur com a resultat 
d’una inevitabilitat tècnica accelerada que porta més d’hora o més tard a la creació d’una 
superintel·ligència, aquí no hi enlloc un reconeixement de tota la disciplina de ciència del 
coneixement ni de la interacció amb la societat i la política.  Segón, degut a les hipòtesis 
axiològiques d’aquest grup de “recercaires”, aquesta superintel·ligència és definida com 
dominant, colonial i exclusiva, “qui controli aquesta superintel·ligència tindrà el poder”.  
 
Així, aquesta narrativa ens impedeix discutir aquestes dues hipòtesi de base i ens centra, 
ens obliga,  a pensar  i reflexionar en les seves prediccions. Des del meu punt de vista, es 
tracta d’un parany: quedem atrapats en una visió del futur en què la tecnologia és determinada 
pel capital risc, encara que ells ho presentin com si fos fruit de l’autonomia de la innovació 
científica. És evident que els autors passen per alt més de setanta anys d’estudis sobre el 
desenvolupament científic i tecnològic. Aquesta mirada sobre la IA manté com a “lògica, racional 
i inevitable” l’actual evolució de la IA, com si els interessos dominants no hi tinguessin cap 
influència. Un plantejament, com a mínim, sorprenent. 
 
Hi ha molts investigadors que desenvolupen, el que ells anomenen, “seguretat de la IA”, centrats 
en l’estudi i mitigació de riscos existencials - extinció de l’espècie humana-.  La seva 
argumentació hereva de les teories filosòfiques utilitaristes de Peter Singer (1993) és seguit 
fervorosament per molts desenvolupadors de la IA als Estats Units. Un dels eixos d’aquesta 
comunitat és  https://www.lesswrong.com/ i el seu enfoc en el “longtermism”, és a dir, en el 
efecte futur d’aquestes tecnologies (Torres, 2021).  
 
Sembla estrany que, volent defensar el benefici de  la humanitat em centri a criticar o atacar 
aquestes postures, que sembla també defensen el “benefici de la humanitat”: la seguretat de la IA, 
és un motiu lloable. Però el que realment estan fent és defensar una visió del futur on s’accepta 
la inevitabilitat d’una certa IA, i la “intel·ligència” com dominadora i explotadora i ens roben la 
possibilitat, fins i tot, d’imaginar un altre tipus de tecnologia.   
 
Una altre de les narratives que circulen és: “Nosaltres, els enginyers i programadors som molt intel·ligents, 
perquè som capaços de crear aquesta intel·ligència artificial, per això el que diem està carregat de raons i és molt 
intel·ligent i raonable”. Per aquesta raó, totes aquestes propostes són àmpliament amplificades, es 
pensen que els impulsors són molt intel·ligents, justificades per gent molt intel·ligent, al cap i a 
la fi són els titans del món! i per tant mereixen la seva amplificació en els mitjans tradicionals8. 
Aquesta “intel·ligència” segueix els paràmetres valorals de persones molt específiques: els 
programadors, els enginyers, les persones que treballen en el capital risc a Silicon Valley. 
 
El tema de la inevitabilitat de la IA també es fa servir com un argument de dominació  
geopolítica, “Si no la creem nosaltres- els americans-, la crearan els Xinesos”. Però aquesta “inevitabilitat” 
és una ficció, no és com la ciència i la tecnologia es desenvolupa. 

 
7 No l’anomeno ciència ficció perquè no té com a objectiu entretenir creant futurs. 
8 https://www.nytimes.com/2025/04/11/podcasts/hardfork-tariffs-ai-2027-llama.html 

https://www.lesswrong.com/


10/17 

 
Un altre aspecte de la inevitabilitat de la IA i de l’estudi de la “seguretat de la IA” és com es trasllada 
la mirada al futur i per tant, s’obliden i no es tenen en compte els problemes que actualment ja 
està generant la IA, per exemple, les xarxes socials generen múltiples problemes amb els seus 
sistemes recomanadors (molt poca intel·ligència), però que tenen un gran impacte. 
 
Una altre narrativa dels titans actuals de la IA és la defensa desfermada del poder de la tecnologia 
per transformar el món i la suficiència moral i ètica d’aquesta posició. Qualsevol persona que 
s’oposi a aquesta visió es titllada d’ignorant i enemiga. No només es defensa aquest futur 
tecnològic sino que es defensa tota la racionalitat. El mercat es la manera més racional de 
prendre decisions. La política és un estorb. La burocracia s’ha de destruir9. En definitiva, una 
defensa del capital risc per tal que no tingui cap mena d’entrebanc i pugui continuar funcionant. 
Tot en “benefici de la humanitat”. Aquí es defensa el manteniment i aprofundiment de l’economia 
capitalista neoliberal de mercat. L’objectiu d’aconseguir desenvolupar aquesta intel·ligència 
artificial és tan important que els problemes que poden passar pel fet d’intentar aconseguir 
aquest objectiu no són rellevants: problemes climàtics, socials, geopolítics, guerres, etc.  
 
Segons aquesta narrativa tampoc ens hem de preocupar dels problemes que estem creant amb 
el desenvolupament actual de la IA, per exemple: “l’explotació humana en la creació de dades (O’Neil, 
2017; Gillespie, 2018; Crawford, 2021), la automatització de la discriminació (Eubanks, 2019; 
Benjamin, 2019; Buolamwini, 2023, Broussard, 2023), l’explotació de la natura (Crawford, 2021) 
una vegada aconseguida la fita d’una intel·ligència artificial general, llavors resoldrem tots els problemes, com per 
exemple la crisis climàtica”. Sense reconèixer que la gran majoria dels “problemes” humans no són 
tecnològics, sino que són socials, culturals. Si, per exemple, tinguessim una IA que fos un oracle, 
tipus com se l’imagina Elon Musk10, no resoldríem els problemes socials i culturals. Per exemple, 
ara tenim el coneixement per resoldre la crisis climàtica però no hem desenvolupat la voluntat 
política i social.  
 
Els “gurus” de la IA han creat histories impactants explicitant les distopies de control de la IA 
sobre els humans, i que per tant s’han de regular i evitar l’extinció de la humanitat, però quan hi 
ha regulacions de la IA, com la recent AI Act (2024) de la Unió Europea, totes les empreses 
americanes que controlen la frontera del desenvolupament de la IA hi estan en contra, de fet, 
l’administració del Trump està pressionant per aturar la regulació11. Sembla que Europa està 
retrassant la implementació de la llei, AI Act. 
 
La intel·ligència com aspecte definidor del que és ser humà comparat amb els animals també 
s’ha fet servir per “vendre” aquest nou producte/servei. La IA és “intel·ligent”, però és una 
intel·ligència peculiar, la que ara domina, la IA generativa, es una mirada estadística al món, no 
te res d’intel·ligència humana, capaç de comprendre qualitats, fer abstraccions, valorar les 
situacions, etc. La IA generativa emula la intel·ligència humana sense funcionar com els humans 
ho fan.  
 
S’ha destacat aquest aspecte, la seva “intel·ligència”, perquè ajudava de manera important a fer 
créixer l’interès per productes i serveis que fossin intel·ligents. Aquesta intel·ligència es destaca 
de moltes maneres, normalment justificant que el model de IA és capaç de passar molts tests, 
diferents tipus de tests. De fet, hi ha una pàgina web (Language Models Arena) que mitjançant 
la participació dels usuaris (https://lmarena.ai/)  fa un ranking dels millors models de llenguatge.  
 

 
9  https://a16z.com/the-techno-optimist-manifesto/ 
10 https://abcnews.go.com/Business/elon-musk-launches-ai-company-compete-chatgpt/story?id=101210078 
11 Haeck, P. (2025, June). EU’s waffle on artificial intelligence law creates huge headache. Politico. 

https://lmarena.ai/
https://a16z.com/the-techno-optimist-manifesto/
https://a16z.com/the-techno-optimist-manifesto/


11/17 

Els rankings que es creen, a partir de “benchmarks”, és a dir, especificacions tècniques que 
avaluen aspectes essencials dels models, però que per ser efectius en l’avaluació dels models han 
de ser concrets i per tant no son efectius per donar una apreciació del nivell d'intel·ligència del 
sistema de IA. Per exemple, el fet que un model de IA sigui capaç de respondre l’examen per 
ser advocat, no vol dir que pugui ser un bon advocat, hi ha molt més en la feina d’advocat que 
tenir coneixement, s’ha de saber d’estratègia, coneixement social, etc.  
 
Per tant, és una “intel·ligència” diguem, molt específica, la capacitat per contestar tests. A més, 
per encara fer-ho més poc comparable a la intel·ligència humana,  els creadors dels models no 
poden assegurar que les dades dels exàmens que fan els models de llenguatge no s’han fet servir 
per entrenar el model12. També aquests models “raonen” de maneres molt específiques, millor 
dit, no son capaços de raonar13. 
 
Aquesta idea que la IA ens proporcionarà intel·ligència i per tant tots els nostres problemes es 
podran solucionar te unes hipòtesis dolentes a nivell epistemològic i també a nivell social. Hi ha 
molt pocs argumentant contra aquestes idees (Marcus, 2024; Bender i Hanna, 2025, McQuillan, 
2022).  
 
Científics, com Geoffrey Hinton,  que es dediquen a la computació fan declaracions més enllà 
del seu camp d’expertesa (Lohr, 2025) i pel fet de ser científics de la computació, de haver 
guanyat nobels o de ser directors generals de aquestes start-ups tecnològiques el que diuen és 
considerat com de molt valor. Per exemple, el Elon Musk14 defensa que la IA ens donarà “la 
veritat”, com si fos un oracle. Aquest és un error epistemològic. L’humà modela la realitat i per 
tant, per definició no hi ha “la veritat”, a la que un ésser amb suficient intel·ligència pot accedir, 
sino modelacions que són més o menys efectives i que van canviant segons les nostres 
necessitats. Segurament, aquest tipus de mirada estadística que ens dona la intel·ligència artificial 
ens ajudarà a crear modelacions més efectives, però la tecnologia que tenim ara sempre està 
basada en dades generades per humans, i per tant amb uns perceptors limitats i unes màquines 
limitades que amplifiquen les nostres capacitats, sempre per definició tindrem límits. La 
modelació és infinita i els límits també. La nostra estructura biològica que requereix una 
constitució per ser viable a través del llenguatge ens ha ofert aquesta mirada única en el misteri 
que vivim. Pensar que la IA ens revelarà “la veritat” és una recepta pel fonamentalisme i la 
violència legitimada per una intel·ligència “superior” inexistent.  
 
Hauríem de ser capaços de sortir d’aquest tipus de narratives, la IA tindrà impacte depenent de 
qui la fa servir, com la fa servir i com està imbricada en sistemes de influència o control 
(Mühlhoff, 2025). Per exemple, des de fa més de dues dècades les xarxes socials fan servir 
sistemes recomanadors, que és un tipus d'algorisme, diríem de IA, no gaire intel·ligent, per 
standards humans, però si amb molt impacte. Per exemple, empreses com Uber el fan servir per 
crear els seus serveis de transport i crear precarietat laboral, empreses com Meta venen els seus 
serveis i la informació que han recopilat dels seus usuaris per desenvolupar campanyes de 
manipulació política, empreses com Palantir venen serveis de vigilància basats en dades 
públiques, etc. 
 
La conversa actual  sobre la intel·ligència de la IA està centrada en enfocar la nostra atenció en 
un problema tècnic “com fer que la IA sigui intel·ligent”, però l’impacte de la IA no dependrà 
de si resolem aquest “problema tècnic” sinó com fem servir aquesta IA a la nostra societat, qui 

 
12 Si un model ha estat entrenat per exemple amb les solucions a preguntes d'exàmens, llavors una vegada 

entrenats si se'ls hi fan aquelles preguntes seran capaços de contestar-les sense problemes.  
13 Horton, M. (2025). The Illusion of Thinking : Understanding the Strengths and Limitations of Reasoning Models via the 

Lens of Problem Complexity. 1–30. 
14 https://abcnews.go.com/Business/elon-musk-launches-ai-company-compete-chatgpt/story?id=101210078 



12/17 

la controla i com està imbricada en sistemes de control i influència. Per tant, s’ha d’obrir l’espai 
per tal que disciplines que tenen a veure amb els aspectes humans (antropologia, axiologia, 
sociologia, psicologia, humanitats, filosofia i economia) ajudin a definir quin tipus de IA volem. 
I aquestes reflexions no poden sortir dels creadors d’aquests sistemes “intel·ligents” perquè amb 
les seves capacitats i orientacions específiques i limitades perpetuen una mirada tècnica. Per tant, 
son incapaços de aportar solucions i repliquen, aprofundeixen i automatitzen els problemes 
actuals. 
 
Les pràctiques dels creadors de la IA, un exemple: Google 
M’agradaria presentar l’exemple de la Timnit Gebru per il·lustrar com actúen més enllà de les 
narratives que impulsen el sector tecnològic dels Estats Units i què vol dir l’ètica de la IA pels 
creadors de l’IA, en aquest cas a Google.  
 
La Dra.Gebru és una científica especialitzada en intel·ligència artificial que des del 2018 
treballava a Google com a co-líder de l’equip d’IA ètica juntament amb Margaret Mitchell. L’any 
2020 va escriure, conjuntament amb ella i altres autors, un article titulat “On the Dangers of 
Stochastic Parrots: Can Language Models Be Too Big?” per a la conferència ACM Conference 
on Fairness, Accountability, and Transparency, en què alertava sobre els riscos mediambientals 
i la perpetuació de biaixos en els models de llenguatge a gran escala, especialment en sistemes 
com BERT de Google (entrenat amb 3,3 mil milions de paraules) o GPT-3 (amb mig bilió de 
paraules), perquè aquests models fan servir grans quantitats de dades que no han estat “curades” 
i per tant tenen tots els biaixos i les problemàtiques presents en la nostra societat es perpetuen 
de manera automatitzada.  
 
Aquest article, que ja havia passat una primera revisió interna, va ser bloquejat per la direcció de 
Google, al·legant que era massa crític i no contemplava prou els mecanismes de mitigació de 
riscos. El 2 de desembre de 2020, després que Timnit Gebru demanés explicacions sobre el 
procediment de censura interna, va rebre un correu electrònic que “acceptaven la seva 
renúncia”, malgrat que ella mai no havia presentat cap dimissió. Aquest fet va desencadenar una 
forta polèmica: prop de tres mil empleats de Google i més de quatre mil membres de la 
comunitat acadèmica i civil van firmar un manifest a favor seu. Gebru, que ja era reconeguda 
per la seva recerca sobre biaixos algorítmics, com ara l’estudi “Gender Shades” conjuntament amb 
Buolamwini (2018), on va evidenciar els elevats errors de reconeixement facial en dones negres, 
també havia denunciat que Google no tenia una política efectiva de promoció de la diversitat, i 
va escriure en un correu intern que “no hi ha cap incentiu real per contractar més dones o persones 
subrepresentades”.  
 
Davant la protesta, el director general de Google, Sundar Pichai, va enviar una disculpa interna 
dient: “He sentit la reacció davant la marxa de la Dra. Gebru alt i clar” i prometent un procés de revisió, 
però molts treballadors ho van considerar insuficient. Poc després, Google va acomiadar també 
Margaret Mitchell. El 2 de desembre de 2021, just un any després dels fets, Timnit Gebru va 
fundar el Distributed AI Research Institute (DAIR)15, amb l’objectiu de fomentar una recerca 
en intel·ligència artificial ètica, descentralitzada i respectuosa amb les comunitats més afectades 
per la tecnologia. 
 
Aquesta situació, ens planteja multitud de preguntes. Veritablement és possible un rol d’ètic de 
la IA en una empresa tecnològica? perquè ens estem enfocant en una ètica quan aquests 
productes “intel·ligents” potser no haurien ni d’existir? és un rol d’aquestes característiques - 
ètiques- una feina que pot tenir un impacte rellevant en com es desenvolupen aquestes 
tecnologies? perquè hi han aquest tipus de rols en les empreses tecnològiques? poden equips 

 
15 https://www.dair-institute.org/ 



13/17 

ètics funcionar de manera efectiva a les organitzacions? Tenint en compte el que sabem sobre 
els problemes que presenten el models de llenguatge que son la base de productes com el Chat 
GPT (OpenAI), Claude (Anthropic) o Gemini (Google), per exemple, problemes amb repetir i 
amplificar biaixos, creació eficaç de desinformació, còpia de continguts amb copyright 
(Hammond i Acton, 2025) falta d’explicabilitat dels resultats, facilitat per fabricar informació 
errònia (al·lucinacions), la despesa energètica exorbitant etc. quina funció tenen aquests 
departaments d’ètica per la IA generativa? 
 
A l’octubre de 2024, un nen de 14 anys (Montgomery, 2024), perdudament enamorat d’un 
personatge de ficció amb qui mantenia una relació mitjançant un servei de chatbots16, es va 
suicidar. A la base d’aquest servei hi ha els models de llenguatge que tots nosaltres fem servir 
com ChatGPT o Gemini, però especialitzats, en aquest cas mostrant unes característiques 
determinades, basades en el personatge Daenerys Targaryen de Joc de Trons. El problema, però, 
no és només tècnic, sino que te a veure com aquests productes i serveis interaccionen amb els 
humans i les comunitats que els fan servir. La mare del Sewell ha demandat a la empresa que 
continua oferint una plataforma de compartició on hi ha més de 1000 personatges17 diferents 
per tal que l’usuari escolleixi amb quin interaccionar. N’hi ha de tots tipus, fins i tot abusadors. 
Hi ha molts serveis similars, n’hi ha que presenten com “companys”18 amicals o sexuals per establir 
relacions enfocades a les necessitats individuals del subscriptor del servei. Però fins i tot el 
ChatGPT pot facilitar la mort d’un adolescent de 16 anys, tal com va passar a l’abril del 2025 
(Hill, 2025). 
 
Conclusió 
Des de l’aparició de les xarxes socials hem vist com algoritmes cada vegada més sofisticats son 
capaços, segons els seus creadors, de “connectar-nos”, “establir relacions” i en general “viure millor”. 
Només considerant el sistema d’IA generativa, ChatGPT, més de 700 milions de persones 
envien al sistema més de 18.000 milions de missatges cada setmana (Clark i Nevitt, 2025). Ara 
aquests algorismes són molt “intel·ligents” i poden “resoldre” encara més problemes. Però i si totes 
aquestes avantatges fossin realment un parany?  l’etapa inicial d’un món on és impossible 
veritablement entendre als altres i entendre el nostre món? això és el que argumenta el Centre 
per Tecnologia Humana19. Altres investigadors com Zuboff (2022) descriuen com aquestes 
empreses amb els seus productes i les seves promeses “per connectar-nos” o per “buscar” a la web, 
en realitat estan construint constantment perfils de qui som per tal de fer-nos més predictibles 
en les nostres actuacions.  Vendre aquest coneixement a anunciants i així ser capaços de proveï-
nos amb els millors productes/serveis pels quals paguem.  
 
Així, per exemple en el cas de les xarxes socials, la promoció d’informació esbiaixada i 
polaritzant fa que les persones estiguin més interessades i per tant estan més temps fent servir 
aquests serveis, destruint, pel benefici financer d’aquestes empreses, la comprensió del món que 
tenim, i per tant l’espai comú per la gestió política de la nostra comunitat. Tot per vendre 
aquestes dades a anunciants i fer-nos més predictibles.  Cada vegada que fem servir google, els 
resultats inicials que ens donin dependrà del perfil que tenen els algoritmes de qui som i què pot 
ser el nostre interès. Per tant, ens estan presentant un món totalment centrat en com l’algoritme 
ens ha valorat, i d’això també dependrà el preu amb el que paguem els productes (Crawford, 
2025). 
 

 
16 https://character.ai/ 
17 https://character.ai/sitemap/characters_a 
18 https://replika.com/ 
19 https://www.humanetech.com/ 



14/17 

Pot la IA amb la seva “intel·ligència” aconseguir-nos aquest món que els seus creadors prometen? 
Com pot una mirada ètica de la IA pot incidir en aquestes dinàmiques competitives?. No estem 
creant una ficció, pensant que crearem una ètica que resoldrà aquest problemes? L’objectiu 
comercial és que els usuaris estiguin el màxim del seu temps connectats en aquest serveis per tal 
que puguin deixar el màxim de dades sobre els seus interessos i que en posterior interaccions, 
aquestes empreses puguin vendre aquesta informació dels usuaris a altres com per exemple 
anunciants, però també persones interessades en afectar les opinions polítiques, com va ser el 
cas de Cambridge Analytica (Wylie, 2019), una empresa que s’ha demostrat, mitjançant una 
relació estreta amb Facebook, ara anomenada Meta, va ser capaç d’evitar que molts votants 
demòcrates anessin a votar i facilitant d’aquesta manera l’elecció de Donald Trump al 2016. 
 
Enfocar-nos en desenvolupar una ètica de la IA, en les condicions actuals de la nostra 
comprensió del què és una ètica de la IA, ens porta a un carreró sense sortida (Munn, 2022; 
Phan i altres, 2022). Per què continuem creient que l’ètica de la IA pot solucionar les dinàmiques 
explotadores del nostre sistema econòmic? o que les empreses de IA amb la seva idea de 
beneficiar als humans veritablement es preocupen pels efectes dels seus productes i serveis en 
els humans que els fan servir?. Per què imaginem o explicitem una ètica optativa que no va en 
consonància amb l’ètica real, la de veritat, que es destil·la del projecte valoral actual? Per què 
pensem que actituds individuals voluntàries-basades en una ètica teòrica ficticia- poden 
contrarrestar el funcionament del sistema que té una altra ètica?.  
 
Què pot fer un departament d’ètica de la IA, en una empresa tecnològica, en un entorn enfocat 
a aconseguir que l’usuari passi el màxim de temps possible amb el servei, sino fer veure que és 
té cura de l’usuari? L’empresa defensa que protegeix els interessos de l’usuari, però en realitat, 
això no és així, l’empresa té un objectiu comercial i treu un rendiment directe en relació al temps 
que l’usuari fa servir el servei per tal de vendre les seves dades.  
 
Les empreses que comercialitzen la IA generativa o les xarxes socials, amb els seus algorismes 
recomanadors, defensen que els usuaris no estan sent obligats a fer-los servir sinó que 
escolleixen lliurement. El fet que sigui una elecció lliure vol dir que per definició és una elecció 
que beneficia a qui la fa? Els sistemes estàn creats per fer la vida fàcil i convenient per tal que el 
individus acceptin invertir el seu temps en aquests sistemes de IA, el benefici se’l emporten les 
empreses i els costos i problemes que generen aquests sistemes la societat (Mühlhoff, 2025). 
 
Quan un sistema de IA,  com per exemple, el chatGPT es llança al mercat, com a mínim, hauria 
de respectar les lleis actuals, cap va respectar cap dret a la propietat intel·lectual (Metz i altres, 
2024), ni han hagut de demostrar que són segures (McCabe, 2024), ni són transparents en els 
recursos que fan servir, ni com gestionen aquestes dades privades (Magid, 2025). S’han creat i 
s’estan creant contínuament tota una sèrie de riscos que la societat ha d’assumir.  Fins ara 
aquestes empreses no han assumit cap responsabilitat (O’Neil, 2017; Olson, 2024; Schellmann, 
2024; Wynn-Williams, 2025). 
 
Penso que el problema que tenim és greu, continuem replicant respostes que no han aportat 
solucions, em refereixo a més de 15 anys amb els algorismes recomanadors de les xarxes socials: 
enfocant-nos en injustícies puntuals i aproximacions ètiques que creen la il·lusió que estem fent 
alguna cosa. Hauríem de ser capaços de poder incidir en el desenvolupament de la IA a la 
societat, no el desenvolupament tècnic, sino el de la imbricació dels sistemes de IA a la societat, 
tots i cadascun de nosaltres en la mesura que ens afecten. Com deia Dewey (1927), en les 
verdaderes democràcies, els ciutadans són l’única autoritat legítima, perquè els seus problemes 
creen el marc en què pot funcionar tota expertesa. Ara mateix no sembla que ens puguem 
imaginar futurs compartits per fer servir les tecnologies cada vegada més poderoses que estem 
creant pel benefici de la humanitat i la vida en general. Què estem esperant? 



15/17 

 
 
 
Referències: 

Bender, E. M., & Hanna, A. (2025). The AI Con. Harper Collins. 

Bender, E. M., Gebru, T., McMillan-Major, A., & Shmitchell, S. (2021). On the dangers of 
stochastic parrots: Can language models be too big? FAccT 2021 - Proceedings of the 
2021 ACM Conference on Fairness, Accountability, and Transparency, 610–623.  

Benjamin, R. (2019). Race after technology. Polity. 

Bloor, D. (1991). Knowledge and social imagery. University of Chicago Press. 

Broussard, M. (2023). More than a Glitch. In More than a Glitch. MIT Press.  

Buolamwini, J. (2023). Unmasking AI : my mission to protect what is human in a world of machines. 

Buolamwini, J., & Gebru, T. (2018). Gender Shades: Intersectional Accuracy Disparities in 
Commercial Gender Classification. Proceedings of Machine Learning Research, 81, 77–91. 

Callon, M. (2010). Afterword. In A. Feenberg (Ed.), Between reason and experience: Essays in 
technology and modernity. The MIT Press. 

Clark, D., & Nevitt, C. (2025, October 7). How AI became our personal assistant. Financial 
Times. 

Corbí, M. (1983). Análisis epistemológico de las configuraciones axiológicas humanas. La necesaria 
relatividad cultural de los sistemas de valores humanos: mitologías, ideologías, ontologías y 
formaciones religiosas. Ediciones Universidad de Salamanca 

Corbí, M. (2020). Proyectos colectivos para sociedades dinámicas. Herder. 

Crawford, D. (2025). Surveillance pricing: How your data determines what you pay. 

Crawford, K. (2021). Atlas of AI. Yale University Press. 

De Saussure, F. (1959). Course in general linguistics. Columbia University Press. 

Dewey, J. (1927). The public and its problems. H. Holt and Company. 

Eubanks, V. (2019). Automating inequality : how high-tech tools profile, police, and punish the poor. 
Picador. 

European Parliament, & European Council. (2024). Regulation (EU) 2024/1689 of the 
European Parliament and of the Council of 13 June 2024. Official Journal of the European 
Union, 1689(3), 1–144. http://data.europa.eu/eli/reg/2024/1689/oj 

Gillespie, T. (2018). Custodians of the internet. Yale University Press. 

Golumbia, D. (2022, December). ChatGPT Should Not Exist. Medium. 

Good, I. J. (1966). Speculations Concerning the First Ultraintelligent Machine. May, 31–88.  



16/17 

Haeck, P. (2025, June). EU’s waffle on artificial intelligence law creates huge headache. 
Politico. 

Hammond, G., & Acton, M. (2025, September 5). AI start-up Anthropic settles landmark 
copyright suit for $1.5bn. Financial Times. 

Haraway, D. (1988). Situated Knowledges: the Science Question in Feminism and the 
Privilege of Partial Perspective. Feminist Studies, 14(3), 575–599.  

Harding, S. (2017). Whose Science? Whose Knowledge?  

Hill, K. (2025). A Teen Was Suicidal. ChatGPT Was the Friend He Confided In. New York 
Times. 

Horton, M. (2025). The Illusion of Thinking : Understanding the Strengths and Limitations of 
Reasoning Models via the Lens of Problem Complexity. 1–30. 

Kinder, T., & Hammond, G. (2025, October 2). OpenAI overtakes SpaceX after hitting $ 
500bn valuation. Financial Times.  

Kuhn, T. S. (1970). The structure of scientific revolutions. The University of Chicago Press. 

Latour, B. (2005). Reassembling the social : an introduction to actor-network-theory (Repr.). Oxford 
Univ. Press. 

Law, J. (2017). STS as Method. In U. Felt (Ed.), The handbook of science and technology studies. 

Lohr, S. (2025). Your A.I. Radiologist Will Not Be With You Soon. New York Times.  

Magid, Y. (2025). AppleStorm: Unmasking the Privacy Risks of Apple Intelligence. Lumia.  

Marcus, G. (2024). Taming Silicon Valley. The MIT Press. 

McCabe, D. (2025). Regulators Are Digging Into A.I. Chatbots and Child Safety. New York 
Times. 

McQuillan, D. (2022). Resisting AI. In Resisting AI. Bristol University Press.  

Metz, C., Kang, C., Fenkel, S., Thompson, S., & Grant, N. (2024). How Tech Giants Cut 
Corners to Harvest Data for A.I. New York Times.  

Montgomery, B. (2024). Mother says AI chatbot led her son to kill himself in lawsuit 
against its maker | Artificial intelligence (AI). The Guardian, 11–13.  

Mühlhoff, R. (2025). The Ethics of AI. Power, Critique , Responsibility. Bristol University Press. 

Munn, L. (2022). The uselessness of AI ethics. AI and Ethics. 

Niederhoffer, K., Kellerman, G. R., Lee, A., Liebscher, A., Rapuano, K., & Hancock, J. T. 
(2025). AI-Generated “ Workslop ” Is Destroying Productivity. Harvard Business 
Review. 

O’Neil, C. (2017). Weapons of math destruction : how big data increases inequality and threatens 
democracy. Penguin Books. 



17/17 

Olson, P. (2024). Supremacy. St. Martin’s Press. 

Phan, T., Goldenfein, J., Mann, M., & Kuch, D. (2022). Economies of Virtue: The 
Circulation of ‘Ethics’ in Big Tech. Science as Culture, 31(1), 121–135.  

Shapin, S. (1984). Pump and circumstance: Robert Boyle’s literary technology. Social Studies 
of Science, 14, 481–520. 

Singer, P. (1993). Practical Ethics. Cambridge University Press. 

Torres, P. (2021). The Dangerous Ideas of “Longtermism” and “Existential Risk.” Current 
Affairs, 1–22.  

Wylie, C. (2019). Mindf*ck : Cambridge Analytica and the plot to break America. Random House. 

Wynn-Williams, S. (2025). Careless people. Flatiron Books. 

Zahn, M. (2023). Elon Musk launches his own AI company to compete with ChatGPT. 
https://abcnews.go.com/Business/elon-musk-launches-ai-company-compete-
chatgpt/story?id=101210078 

 


